
 

Bruno Cancellieri e ChatGPT 

 

 

 

Attrazioni e repulsioni 
Le logiche invisibili del comportamento umano 

 

 

30/12/2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

Copyright © Bruno Cancellieri 

 



  2

   

Seconda pagina di copertina 

 

Gli esseri umani spiegano e giustificano continuamente ciò che fanno. Raramente ne rivelano i veri motivi. 

Questo opuscolo propone una chiave di analisi semplice e scomoda: attrazione e repulsione come forze 
fondamentali del comportamento. Non come emozioni, né come giudizi morali, ma come vettori invisibili che 
orientano scelte, relazioni, ideologie e appartenenze. 

Mediante questa chiave, molte narrazioni abituali — morali, politiche, identitarie — appaiono per ciò che sono: 
razionalizzazioni socialmente accettabili di logiche più profonde, spesso inconfessabili.  



  3

   

Terza pagina di copertina 

 

Questo non è un trattato di psicologia clinica, né un manuale di miglioramento personale. 

È un saggio di filosofia del comportamento umano, che attraversa biologia, psicoanalisi e dinamiche sociali 
senza adottarne il linguaggio specialistico. 

Non offre soluzioni, ma strumenti di analisi. Non promette salvezza, ma chiarezza. 

È rivolto a chi desidera comprendere ciò che muove gli esseri umani — incluso sé stesso — anche quando ciò 
che emerge non è rassicurante. 

  



  4

   

Quarta pagina di copertina 

 

Se il comportamento umano fosse davvero guidato dai motivi che dichiariamo, il mondo sarebbe molto 
diverso. 

Attrazioni e repulsioni agiscono prima delle emozioni, delle idee, delle scelte consapevoli, e delle giustificazioni 
morali. 

Questo opuscolo esplora come bisogni, logiche inconsce e ricompense sociali determinano ciò che facciamo, e 
perché le spiegazioni che diamo raramente coincidono con i motivi reali.  



  5

   

Indice 

 

Introduzione .......................................................................................................................................................................................................6 

1 Attrazione e repulsione come forze fondamentali ...................................................................................................................7 

2 I bisogni: istinto, apprendimento, contesto ............................................................................................................................. 10 

3 Le logiche invisibili ............................................................................................................................................................................. 13 

4 Razionalizzare: l’arte di mentire a sé stessi ............................................................................................................................. 16 

5 Verità psicologica e accettabilità sociale ................................................................................................................................... 19 

6 Inclusione, esclusione e appartenenza ....................................................................................................................................... 22 

7 Gerarchia, potere, e dominazione accettata ............................................................................................................................. 25 

8 Equilibrio sociale: attrazione, repulsione e coesione .......................................................................................................... 27 

9 Simboli, beni e dinamiche di scambio ......................................................................................................................................... 29 

10 Conflitto e negoziazione sociale ............................................................................................................................................... 31 

Conclusioni e riflessioni finali .................................................................................................................................................................. 33 

Appendice: Prompt iniziale per ChatGPT ............................................................................................................................................ 35 

 

 

  



  6

   

Introduzione 

Il comportamento umano è complesso, apparentemente contraddittorio e difficile da comprendere. Le 

spiegazioni comuni — morali, culturali o psicologiche — raramente colgono le vere e profonde motivazioni. 

Questo opuscolo nasce dalla convinzione che una chiave di comprensione efficace del comportamento umano 

debba considerare le attrazioni e le repulsioni come forze inconsce e involontarie che guidano scelte, relazioni, 
ideologie, e ogni espressione culturale. 

Questo è uno strumento di analisi, il cui obiettivo è comprendere l’individuo e la società con lucidità, senza 
illusioni, e riconoscere le dinamiche profonde che modellano la vita sociale. 

Comprendere il comportamento umano è un’impresa antica quanto il tentativo di giustificarlo. Ogni epoca ha 
prodotto le proprie spiegazioni, spesso più adatte a rendere accettabile ciò che accade, che a chiarirne le cause. 

Questo opuscolo nasce dal sospetto che molte di queste spiegazioni falliscano non in quanto false, ma perché 
incomplete o collocate a un livello di astrazione troppo alto in termini di idee, valori, e intenzioni consapevoli. 

Qui non si cerca una verità ultima, ma si vuole scendere a un livello di dettaglio sufficientemente basso, dove il 
comportamento appare meno nobile, ma più coerente, più comprensibile, più logico. 

Attrazione e repulsione non vengono qui intese come emozioni, né come categorie morali, ma come forze 
orientative che ci allontanano o ci avvicinano verso cose, forme, persone, idee, ecc. prima di qualsiasi 
spiegazione e giustificazione logica, morale o ideologica. 

Questa chiave di analisi non pretende di spiegare totalmente il comportamento umano, ma abbastanza da 
rendere sospette molte narrazioni abituali, incluse quelle che utilizziamo quando parliamo delle nostre scelte. 

Il lettore non troverà in queste pagine indicazioni su come migliorare la propria personalità, né promesse di 

liberazione. Troverà invece una chiave interpretativa che, una volta adottata, rende più difficile credere 

ingenuamente alle ragioni che noi umani forniamo delle nostre azioni. 

Questo è un piccolo saggio di psicologia, che attraversa biologia, dinamiche sociali e psicoanalisi senza 
adottarne il linguaggio specialistico. 

Non offre soluzioni, ma strumenti di analisi.  

È rivolto a chi desidera comprendere ciò che muove gli esseri umani — incluso sé stesso — anche quando ciò 
che emerge non è rassicurante. 

 

Nota importante 

Il testo di questo opuscolo è stato generato da ChatGPT e da me corretto e completato marginalmente, a 

partire dal mio articolo — riportato in Appendice— dal titolo “Attrazioni e repulsioni”, pubblicato il 
29/12/2025 nel mio blog “Il mondo visto da me” (https://blog2.cancellieri.org/attrazioni-e-repulsioni/). 

 

Bruno Cancellieri 

https://blog2.cancellieri.org/attrazioni-e-repulsioni/


  7

   

1 Attrazione e repulsione come forze fondamentali 

Ogni tentativo di comprendere il comportamento umano inciampa presto in una difficoltà ricorrente: la 
molteplicità delle spiegazioni cresce più rapidamente dei comportamenti che dovrebbe spiegare. A ogni nuova 
teoria corrisponde un aumento della complessità, ma non della comprensione. Il risultato è una proliferazione 
di modelli che descrivono molto, spiegano poco e rassicurano spesso chi li utilizza più di quanto chiariscano 
ciò che pretendono di interpretare. 

Di fronte a questa proliferazione, diventa legittimo chiedersi se il problema non stia nel livello di analisi scelto. 
Forse non servono modelli più articolati, ma più elementari. Non perché l’essere umano sia semplice, ma 
perché è complesso in modo ripetitivo. I suoi comportamenti variano enormemente nelle forme, ma tendono a 
organizzarsi attorno a schemi ricorrenti, che attraversano epoche, culture e contesti individuali con una 
regolarità difficilmente ignorabile. 

È in questo senso che i concetti di attrazione e repulsione vengono qui proposti: non come metafore 
suggestive, né come categorie psicologiche tra le altre, ma come forze minime, sufficienti a orientare il 
comportamento e abbastanza generali da attraversare ambiti biologici, psicologici e sociali senza mutare 
natura. 

 Ridurre non significa banalizzare 

Ogni riduzione concettuale può suscitare diffidenza e accuse di riduzionismo. Ridurre viene spesso confuso 
con semplificare in modo grossolano, con il sacrificare la ricchezza del reale in nome di un ordine artificiale. E 
tuttavia, senza riduzione non vi è comprensione, ma solo descrizione. 

Ridurre significa scegliere ciò che si ritiene fondamentale, accettando consapevolmente di lasciare il resto sullo 
sfondo. È un atto teorico, non una rinuncia. In questo senso, parlare di attrazione e repulsione non equivale a 
negare l’esistenza di emozioni complesse, di motivazioni articolate, di conflitti interiori o di costruzioni 
culturali sofisticate. Significa piuttosto sostenere che, al di sotto di questa varietà, operano forze più semplici, 
che non spiegano tutto, ma spiegano abbastanza da rendere intelligibile il resto. 

L’alternativa a questa scelta non è una comprensione più profonda, ma una mappa sempre più dettagliata di 
un territorio che resta, in ultima analisi, opaco. 

Attrazione e repulsione non come emozioni, ma come vettori 

Nel linguaggio comune, attrazione e repulsione vengono spesso confuse con stati emotivi: piacere, disgusto, 
desiderio, paura. In questa sede, invece, esse vanno intese come vettori di comportamento, cioè come direzioni 
privilegiate dell’azione. 

Un organismo si muove verso ciò che lo attrae e si allontana da ciò che lo respinge. Questa formulazione, 
apparentemente banale, ha il vantaggio di essere trasversale: vale per l’animale, per l’essere umano, e per 
molte delle strutture sociali che gli esseri umani costruiscono. Cambiano gli oggetti dell’attrazione e della 
repulsione, cambiano le mediazioni simboliche, ma non cambia il principio di fondo. 

Ciò che conta, da questo punto di vista, non è tanto che cosa attrae o respinge, quanto il fatto che il 
comportamento si organizzi lungo queste due polarità. Anche le azioni che appaiono più razionali, più morali o 
più disinteressate mostrano, se osservate senza indulgenza, una direzione preferenziale: qualcosa viene 
cercato, qualcos’altro evitato. 

Continuità, non eccezione 

Una delle resistenze più forti a questo tipo di approccio nasce dal bisogno, più o meno esplicito, di considerare 
l’essere umano come un’eccezione. Si tende a postulare una frattura netta tra comportamento animale e 
comportamento umano, affidando a concetti come libertà, coscienza o responsabilità il compito di marcare 
questa discontinuità. 



  8

   

Senza negare l’importanza di tali concetti, è possibile osservare che essi intervengono a valle, non a monte, del 
comportamento. Prima di essere giustificata, narrata o valutata, un’azione è stata resa possibile — e spesso 
necessaria — da un sistema di attrazioni e repulsioni che ne ha orientato la direzione. 

In questo senso, non vi è una frattura ontologica, ma una continuità strutturale. L’essere umano non smette di 
essere un organismo che si muove nel mondo in base a ciò che lo attrae o lo minaccia; semplicemente, 
aggiunge a questo movimento una capacità narrativa, riflessiva e simbolica che lo rende più opaco a sé stesso. 

Dai bisogni alle logiche 

Se attrazione e repulsione orientano il comportamento, resta da chiarire da dove esse traggano origine. Una 
prima risposta, inevitabile, rimanda ai bisogni. Un organismo è attratto da ciò che soddisfa i suoi bisogni e 
respinto da ciò che li frustra o li minaccia. 

Tuttavia, parlare di bisogni non basta. Tra il bisogno e il comportamento si interpone una mediazione 
fondamentale: ciò che qui verrà chiamato logica. Con questo termine non si intende una logica formale o 
razionale, ma un insieme di associazioni, valutazioni e previsioni, per lo più inconsce, che collegano certi 
oggetti, situazioni o persone a esiti attesi. 

In termini tecnici, una logica è un insieme di strutture elementari del tipo “se X, allora Y”, dove X indica un 
certo oggetto concreto o astratto, o una certa situazione, e Y indica un altro oggetto o situazione, oppure 
un’azione o interazione da compiere o da evitare, o una relazione da realizzare o da evitare. 

Queste logiche non sono innate nel loro contenuto, ma lo sono nella loro funzione. L’organismo umano è 
strutturato per apprendere logiche di attrazione e repulsione, e per modificarle in base all’esperienza. Alcune 
di esse hanno una base istintuale evidente; altre sono il risultato di interazioni ripetute con l’ambiente fisico e 
sociale; altre ancora sono ereditate culturalmente, assorbite senza essere mai state davvero sperimentate. 

Ciò che conta è che, una volta stabilite, queste logiche operano in gran parte al di fuori della coscienza, 
orientando le attrazioni e le repulsioni effettive, e quindi i comportamenti. 

La catena del comportamento 

È possibile, a questo punto, schematizzare il processo in una catena causale minimale: 

bisogni → logiche → attrazioni/repulsioni → comportamenti 

Questa catena non va intesa in modo meccanico o deterministico. Non implica che a ogni bisogno corrisponda 
un solo comportamento, né che il comportamento sia prevedibile in modo lineare. Indica piuttosto una 
direzione di influenza, una priorità strutturale. 

Il comportamento è l’esito visibile di un processo in gran parte invisibile. Concentrarsi esclusivamente sul 
comportamento, come spesso avviene nel discorso morale o giuridico, significa intervenire sull’ultimo anello 
della catena, ignorando ciò che lo rende possibile e, in molti casi, inevitabile. 

Libertà, residui e illusioni necessarie 

A questo punto emerge un’obiezione prevedibile: dove resta la libertà? Se il comportamento è orientato da 
attrazioni e repulsioni, se queste dipendono da logiche inconsce, e se tali logiche sono a loro volta il prodotto di 
bisogni e apprendimenti, che spazio rimane per la scelta? 

La risposta non è che la libertà non esiste, ma che non è fondativa. Essa interviene come residuo, come 
margine, come capacità di riflessione su processi che non ha originato. In alcuni casi, questo margine può 
essere ampliato; in altri, è ridotto al minimo. In nessun caso, tuttavia, è assoluto. 



  9

   

Pensare la libertà come fondamento del comportamento significa confondere l’esperienza soggettiva della 
decisione con le condizioni che la rendono possibile. È una confusione comprensibile, e forse necessaria sul 
piano pratico, ma teoricamente fragile. 

Perché questa chiave di analisi è scomoda 

Ridurre il comportamento umano a sistemi di attrazione e repulsione ha un effetto collaterale rilevante: rende 
sospette molte delle spiegazioni che gli esseri umani forniscono di sé stessi. Se il comportamento è orientato 
da forze in gran parte inconsce, allora le ragioni dichiarate rischiano di essere meno cause che giustificazioni. 

Questo non significa che tali ragioni siano sempre false in senso stretto, ma che spesso svolgono una funzione 
diversa da quella che pretendono: non spiegano perché un comportamento è avvenuto, ma lo rendono 
accettabile, per sé e per gli altri. 

È proprio questa discrepanza, tra logiche operative e narrazioni consapevoli, che verrà esplorata nei capitoli 
successivi. Per ora, è sufficiente riconoscere che l’adozione di una chiave di analisi così elementare non è un 
esercizio di cinismo, ma un tentativo di onestà teorica. 

Cosa resta fuori (e perché non è un problema) 

Creatività, amore, sacrificio, ideali, senso: nulla di tutto questo viene negato da quanto detto finora. Viene però 
spostato di livello. Non come cause prime, ma come configurazioni complesse di attrazioni e repulsioni, spesso 
in tensione tra loro, spesso contraddittorie. 

Accettare questo spostamento significa rinunciare a una certa immagine edificante dell’essere umano, ma non 
a una comprensione più profonda del suo funzionamento. In cambio, si ottiene una chiave interpretativa 
capace di attraversare comportamenti ordinari e straordinari senza dover cambiare registro a ogni passo. 

Questo opuscolo parte da qui: da una riduzione consapevole, imperfetta, ma feconda. Tutto ciò che seguirà non 
farà che esplorare le conseguenze di questa scelta. 

 



  10

   

2 I bisogni: istinto, apprendimento, contesto 

Se attrazione e repulsione orientano il comportamento, resta da chiarire ciò che le alimenta. Parlare di 

attrazione senza parlare di bisogni significherebbe descrivere il movimento senza considerarne la spinta. E 

tuttavia, anche il concetto di bisogno richiede cautela: usato in modo impreciso, rischia di diventare una 

spiegazione tautologica, una parola che chiude il discorso invece di aprirlo. 

Dire che un essere umano agisce “per bisogno” non spiega nulla, se non si chiarisce di che tipo di bisogno si 

tratti, come si sia formato, e attraverso quali mediazioni finisca per orientare attrazioni e repulsioni concrete. 

Il bisogno come tensione, non come oggetto 

Un bisogno non è un oggetto chiaramente identificabile, né una richiesta esplicita della coscienza. È piuttosto 
una tensione: uno stato di squilibrio che tende a risolversi cercando determinate condizioni e evitando altre. 

Questa tensione può essere fisiologica, affettiva, simbolica o sociale. In tutti i casi, non indica direttamente ciò 

che deve essere fatto, ma crea le condizioni affinché certe soluzioni appaiano preferibili, urgenti o inevitabili. Il 

bisogno non prescrive un comportamento; rende alcuni comportamenti più probabili. 

È per questo che bisogni simili possono produrre comportamenti molto diversi, a seconda delle logiche che si 

sono formate nel tempo. La fame può orientare verso il cibo, ma anche verso il furto, la competizione, 

l’umiliazione o la rinuncia, a seconda delle esperienze pregresse e del contesto sociale in cui l’organismo si 
trova. 

Bisogni istintuali: ciò che precede l’esperienza 

Esistono bisogni che non devono essere appresi per esistere. Sono inscritti nella struttura biologica 

dell’organismo e precedono qualunque esperienza individuale. La sopravvivenza, la riproduzione, l’evitamento 
del dolore fisico, la ricerca di sicurezza sono esempi evidenti. 

Questi bisogni non determinano comportamenti specifici, ma vincoli. Stabiliscono ciò che non può essere 

ignorato senza conseguenze. Un organismo può ritardare la soddisfazione di un bisogno istintuale, può 
deviarlo, può persino negarlo a livello consapevole, ma non può eliminarlo. 

È importante notare che anche i bisogni istintuali non operano mai in forma pura. Essi entrano subito in 

relazione con l’ambiente, con l’apprendimento e con le strutture sociali. La fame, ad esempio, non è mai solo 
fame: è sempre fame di qualcosa, in un certo modo, in un certo contesto. 

Bisogni simbolici: ciò che l’esperienza aggiunge 

Accanto ai bisogni istintuali, e spesso intrecciati con essi, vi sono bisogni che emergono dall’esperienza. Questi 
non sono meno reali, né meno potenti, per il fatto di non essere innati. 

Un bisogno simbolico nasce quando una certa condizione viene associata, ripetutamente, alla riduzione di una 

tensione o all’aumento di un piacere. Con il tempo, la condizione stessa diventa oggetto di attrazione, anche 

quando il legame con il bisogno originario si è indebolito o reso opaco. 

È così che il riconoscimento, lo status, il successo, l’approvazione, il controllo o la visibilità possono assumere 

la forza di bisogni, pur non essendo tali in senso biologico. Una volta stabiliti, questi bisogni simbolici operano 
con la stessa urgenza soggettiva di quelli istintuali, e spesso entrano in conflitto con essi. 



  11

   

Il bisogno di appartenenza come meta-bisogno 

Tra i bisogni simbolici, uno merita un’attenzione particolare: il bisogno di appartenenza. Esso non è riducibile 

a un singolo bisogno biologico, né a una semplice costruzione culturale. Funziona piuttosto come un meta-
bisogno, capace di organizzare e modulare molti altri bisogni. 

L’appartenenza a un gruppo, a una comunità, a un sistema di relazioni stabili offre sicurezza, accesso a risorse, 

protezione simbolica e continuità identitaria. Per questo motivo, l’inclusione e l’esclusione diventano potenti 
fonti di attrazione e repulsione. 

Molti comportamenti che appaiono irrazionali o autolesivi, se osservati isolatamente, diventano comprensibili 

se letti come strategie — spesso inconsce — per preservare o migliorare la propria posizione all’interno di un 

contesto sociale significativo. 

Bisogni indotti: quando il contesto crea la mancanza 

All’interno dei bisogni simbolici, ve ne sono alcuni che possono essere definiti indotti. Essi non nascono da una 
mancanza originaria, ma da un confronto continuo con modelli, aspettative e standard esterni. 

Un bisogno indotto emerge quando l’organismo viene esposto in modo sistematico a una rappresentazione di 
ciò che “dovrebbe” essere desiderato, posseduto o raggiunto. La mancanza non è interna, ma prodotta dal 

confronto e dal desiderio di conformarsi ai modelli condivisi. E tuttavia, una volta interiorizzata, agisce come 

se fosse autentica. 

I bisogni indotti sono particolarmente efficaci nelle società complesse, perché si innestano su bisogni reali — 

appartenenza, riconoscimento, sicurezza — e li reindirizzano verso oggetti specifici, spesso sostituibili e mai 
definitivamente soddisfacenti. 

Dai bisogni alle logiche: il ruolo dell’apprendimento 

Il passaggio cruciale non è dal bisogno al comportamento, ma dal bisogno alla logica che orienta attrazione e 

repulsione. Questa logica si forma attraverso l’esperienza, in modo cumulativo e per lo più inconsapevole. 

Ogni volta che una certa azione riduce una tensione o produce un esito percepito come positivo, si rafforza 

l’associazione tra quella azione e la soddisfazione del bisogno sottostante. Con il tempo, l’associazione diventa 

una scorciatoia: non si valuta più il bisogno, ma si reagisce direttamente all’oggetto o alla situazione. 

È in questo senso che le logiche diventano resistenti al cambiamento. Non perché siano razionali o vere, ma 
perché hanno funzionato, almeno una volta, e sono state rinforzate abbastanza da imporsi come ovvie. 

Conflitto tra bisogni e complessità del comportamento 

Un errore frequente consiste nel pensare i bisogni come entità ordinate e coerenti. In realtà, l’essere umano è 

attraversato da bisogni multipli, spesso incompatibili tra loro. La sicurezza può entrare in conflitto con 

l’esplorazione, l’appartenenza con l’autonomia, il piacere immediato con la stabilità a lungo termine. 

Questi conflitti non si risolvono una volta per tutte. Producono piuttosto compromessi dinamici, che si 

riflettono in attrazioni ambivalenti, repulsioni incomplete e comportamenti contraddittori. Comprendere 

questa dinamica significa rinunciare all’idea di una motivazione unica e trasparente, ma guadagnare una 

lettura più realistica dell’agire umano. 



  12

   

Perché i bisogni non sono mai completamente consapevoli 

Sebbene gli esseri umani parlino spesso dei propri bisogni, ciò che viene nominato raramente coincide con ciò 

che opera. I bisogni che guidano il comportamento sono, per definizione, quelli che non richiedono di essere 
pensati per agire. 

La coscienza interviene più facilmente a posteriori, quando il comportamento deve essere spiegato, giustificato 
o difeso. È qui che emergono le narrazioni: versioni accettabili, spesso semplificate, di processi molto più 
opachi. 

Riconoscere questo scarto non implica disprezzare la coscienza, ma ridimensionarne il ruolo causale. Essa non 
è il motore del comportamento, bensì uno dei suoi interpreti. 

Bisogni e responsabilità: un equilibrio delicato 

Parlare di bisogni come forze orientative solleva inevitabilmente la questione della responsabilità. Se i 
comportamenti sono radicati in bisogni e logiche in gran parte inconsce, fino a che punto è legittimo attribuire 
colpa o merito? 

Questa domanda non ammette una risposta semplice. Ridurre la responsabilità a zero sarebbe tanto ingenuo 
quanto attribuirla interamente alla volontà. Ciò che emerge, piuttosto, è una responsabilità graduata, situata, 
imperfetta. 

Comprendere i bisogni che orientano un comportamento non equivale a giustificarlo. Ma giudicarlo senza 
comprenderli equivale a non spiegarlo affatto. 

Preparare il terreno 

Questo capitolo ha cercato di mostrare come i bisogni, nelle loro diverse forme, costituiscano il terreno su cui 
si formano le logiche di attrazione e repulsione. Nel capitolo successivo, l’attenzione si sposterà proprio su 
queste logiche: su come si strutturano, perché sono così resistenti, e in che modo riescono a orientare il 
comportamento senza mai presentarsi direttamente alla coscienza. 

È lì che diventerà più evidente perché gli esseri umani tendano a spiegare ciò che fanno in modi che raramente 
coincidono con le cause reali delle loro azioni. 



  13

   

3 Le logiche invisibili 

Nei capitoli precedenti sono state introdotte due idee fondamentali: che il comportamento umano sia orientato 
da attrazioni e repulsioni, e che queste traggano la loro forza dai bisogni. Resta però un passaggio decisivo da 
chiarire: come i bisogni si traducano in attrazioni e repulsioni specifiche, spesso stabili, spesso resistenti al 
cambiamento. 

Questo passaggio è mediato da ciò che qui verrà chiamato logica. Il termine può risultare fuorviante, se inteso 
nel senso comune di ragionamento consapevole o deduzione razionale. Le logiche di cui si parla in questo 
opuscolo non sono pensate, né argomentate, né deliberate. Sono dispositivi operativi, strutture di 
orientamento che funzionano prima e indipendentemente dal discorso cosciente. 

Cosa si intende per “logica” 

In generale, una logica è un insieme di strutture elementari del tipo “se X, allora Y”, dove X indica un certo 
oggetto concreto o astratto, o una certa situazione, e Y indica un altro oggetto o situazione, oppure un’azione o 
interazione da compiere o da evitare, o una relazione da realizzare o da evitare. 

Nel nostro contesto, una logica è un insieme relativamente stabile di associazioni “se X allora Y” tra situazioni, 
oggetti, persone, ecc. ed esiti attesi (piacere, sollievo, riconoscimento, protezione, dolore, esclusione). 

Queste associazioni non sono neutre: producono una direzione. Rendono alcune possibilità immediatamente 
attraenti, interessanti o eccitanti, e altre immediatamente repulsive, noiose o disturbanti, senza che sia 
necessario valutarle ogni volta da zero. 

La logica non dice “questo è giusto” o “questo è vero”. Dice piuttosto: qui conviene andare, qui è meglio non 
andare. E lo dice in modo immediato, implicito, difficilmente verbalizzabile. 

Perché le logiche sono per lo più inconsce 

Se le logiche fossero pienamente consapevoli, perderebbero gran parte della loro efficacia. La loro funzione è 
ridurre la complessità dell’ambiente, permettere risposte rapide in condizioni di incertezza. 

L’organismo umano non può permettersi di valutare ogni situazione come se fosse la prima volta. Le logiche 
servono proprio a evitare questo costo. Una volta stabilite, esse anticipano la valutazione in modo ripetitivo, 
orientando il comportamento prima che la coscienza intervenga. 

La coscienza, quando arriva, trova spesso il comportamento già in corso o già deciso. Il suo ruolo diventa allora 
secondario: spiegare, giustificare, rendere coerente ciò che è avvenuto, o, al limite, interrompere ciò che si sta 
facendo o rimediare a quando già fatto. 

La formazione delle logiche: rinforzo e generalizzazione 

Le logiche non nascono complete. Si formano per accumulo di esperienze, attraverso due processi principali: 
rinforzo e generalizzazione. 

Il rinforzo avviene quando una certa risposta è seguita da un esito percepito come positivo, o evita un esito 
percepito come negativo. Ogni rinforzo rafforza l’associazione tra situazione e risposta, rendendo più 
probabile che venga ripetuta. 

La generalizzazione estende questa associazione a contesti simili, anche quando la somiglianza è parziale o 
simbolica. È così che una logica nata in un ambito ristretto finisce per orientare il comportamento in situazioni 
molto diverse, spesso senza che il legame originario sia più riconoscibile. 

Col tempo, la logica smette di essere un’ipotesi e diventa un’evidenza soggettiva. 



  14

   

Logiche efficaci e logiche vere 

Un punto cruciale è che una logica non deve essere vera per funzionare. Deve solo essere stata efficace almeno 
una volta, o apparire tale. 

Una logica può essere basata su un’interpretazione distorta, su una coincidenza, su un contesto ormai 
scomparso. Ciò non le impedisce di continuare a operare, purché non venga sufficientemente smentita da 
esperienze contrarie, o purché tali esperienze vengano reinterpretate in modo da non minarne la coerenza 
interna. 

In questo senso, molte logiche sono obsolete ma operative. Appartengono a una storia passata dell’organismo, 
ma continuano a orientarne il presente. 

La resistenza al cambiamento 

Una delle caratteristiche più rilevanti delle logiche è la loro inerzia. Cambiare una logica non significa acquisire 
una nuova informazione, ma ristrutturare un sistema di associazioni che ha organizzato il comportamento per 
lungo tempo. 

Le informazioni che contraddicono una logica tendono a essere: 

• ignorate 
• minimizzate 
• reinterpretate 
• attribuite a eccezioni 

Questo non avviene per malafede, ma per economia psichica. Mettere in discussione una logica significa 
riaprire una complessità che essa aveva contribuito a chiudere. Il costo soggettivo può essere elevato: 
incertezza, disorientamento, perdita di riferimenti. 

Per questo motivo, spesso si preferisce mantenere una logica inefficace piuttosto che affrontare il vuoto 
temporaneo che deriverebbe dalla sua dissoluzione. 

Logiche multiple e conflittuali 

Non esiste una sola logica che orienta il comportamento di un individuo. Ne esistono molte, formatesi in tempi 
diversi, in contesti diversi, per rispondere a bisogni diversi. 

Queste logiche possono cooperare, ma anche entrare in conflitto. Una logica può spingere verso l’esposizione, 
un’altra verso il ritiro; una verso il rischio, un’altra verso la protezione; una verso l’autonomia, un’altra verso 
l’appartenenza. 

Il comportamento che ne risulta non è la vittoria di una logica sull’altra, ma un compromesso instabile, che può 
variare nel tempo e nelle situazioni. È qui che nascono molte delle contraddizioni apparenti dell’agire umano. 

Quando la logica precede il desiderio 

Contrariamente a quanto spesso si crede, non sempre desideriamo qualcosa e poi costruiamo una logica per 
ottenerla. Spesso accade l’inverso: una logica già operativa rende desiderabile ciò che è compatibile con essa, e 
indesiderabile ciò che la minaccia. 

Il desiderio, in questo senso, non è una forza originaria, ma un effetto secondario. Ciò che “piace” è spesso ciò 
che conferma una logica già in atto; ciò che “non piace” è ciò che la mette in crisi. 

Questa inversione è difficile da accettare, perché ridimensiona l’idea di un soggetto trasparente ai propri 
desideri. Eppure, rende comprensibili molte preferenze che, osservate dall’esterno, appaiono poco funzionali o 
addirittura autolesive. 



  15

   

Logiche e razionalizzazioni 

Le logiche non si presentano direttamente alla coscienza. Ciò che arriva alla coscienza sono le 
razionalizzazioni: narrazioni che traducono una direzione già assunta in termini accettabili, coerenti, 
comunicabili. 

La razionalizzazione non crea la logica; la protegge. Fornisce una cornice che permette di continuare a operare 
secondo una certa logica senza doverla esporre a un esame diretto. 

In questo senso, la razionalizzazione non è un semplice errore cognitivo, ma una funzione adattiva. Rende 
possibile la stabilità dell’agire in un contesto sociale che richiede giustificazioni. 

Il ruolo del contesto sociale 

Le logiche individuali non si formano nel vuoto. Il contesto sociale fornisce: 

• modelli di comportamento 
• criteri di successo e fallimento 
• ricompense e punizioni simboliche 

Una logica che viene confermata socialmente ha molte più probabilità di consolidarsi. Al contrario, una logica 
che espone a sanzioni ripetute può essere inibita o mascherata, senza per questo scomparire. 

È qui che si prepara il terreno per una distinzione importante: tra ciò che viene fatto, ciò che viene desiderato, 
e ciò che viene dichiarato. Questa distinzione sarà centrale nei capitoli successivi. 

Comprendere senza dominare 

Studiare le logiche invisibili può dare l’illusione di una posizione di superiorità: come se vedere i meccanismi 
equivalesse a esserne liberi. Questa illusione è una delle più persistenti. 

Comprendere una logica non significa poterla disattivare a piacimento. Significa, al massimo, riconoscerne 
l’esistenza, anticiparne gli effetti, talvolta attenuarne la rigidità. La comprensione non è un atto di dominio, ma 
una forma di esposizione. 

Accettare questo limite è parte integrante dell’onestà e umiltà intellettuale che questo opuscolo tenta di 
mantenere. 

Verso l’inganno della coscienza 

Se i bisogni alimentano le logiche, e le logiche orientano attrazioni e repulsioni prima della coscienza, allora il 
ruolo della coscienza stessa deve essere ripensato. Lungi dall’essere il centro decisionale che ama 
rappresentarsi, essa appare piuttosto come un’interfaccia narrativa, chiamata a rendere dicibile e difendibile 
ciò che è già avvenuto. 

È a questo punto che la questione delle razionalizzazioni diventa inevitabile. Il capitolo successivo affronterà 
proprio questo tema: non per denunciare una colpa, ma per comprendere una funzione. 



  16

   

4 Razionalizzare: l’arte di mentire a sé stessi 

Se i bisogni alimentano le logiche e le logiche orientano il comportamento prima della coscienza, resta da 
comprendere quale ruolo giochi quest’ultima. È qui che compare un fenomeno tanto diffuso quanto 
sottovalutato: la razionalizzazione. 

Nel linguaggio comune, razionalizzare viene spesso inteso come un errore, una debolezza, o una forma di 
autoinganno occasionale. In realtà, la razionalizzazione è una funzione strutturale del funzionamento umano. 
Non è un incidente del pensiero, ma uno dei suoi compiti principali. 

Che cos’è una razionalizzazione 

Una razionalizzazione è una spiegazione consapevole fornita per un comportamento le cui cause reali non 
sono pienamente accessibili o accettabili. Non nasce per chiarire, ma per rendere tollerabile ciò che è 
avvenuto: per chi agisce e per chi osserva. 

È importante sottolineare che la razionalizzazione non è necessariamente falsa in ogni suo elemento. Può 
contenere frammenti di verità, motivazioni secondarie, elementi plausibili. Ciò che la distingue da una 
spiegazione causale è il suo ruolo funzionale: non spiega perché il comportamento si è prodotto, ma perché 
può essere difeso. 

In questo senso, la razionalizzazione non è una menzogna deliberata. È una narrazione adattiva. 

Perché la coscienza razionalizza 

La coscienza umana si trova in una posizione strutturalmente svantaggiata. Arriva tardi. Interviene quando le 
logiche hanno già orientato l’azione, quando attrazioni e repulsioni hanno già fatto il loro lavoro. 

E tuttavia, alla coscienza è richiesto qualcosa di essenziale: dare conto. Dare conto a sé stessi, per mantenere 
una coerenza identitaria; dare conto agli altri, per restare inclusi in un contesto sociale che esige motivazioni, 
intenzioni, valori. 

La razionalizzazione risponde a questa esigenza. Traduce una direzione già assunta in un linguaggio 
accettabile, spesso moralmente presentabile, sempre comunicabile. 

Razionalizzazione e identità 

Un aspetto cruciale della razionalizzazione riguarda l’identità. Gli esseri umani non si limitano ad agire; si 
rappresentano come certi tipi di persone. Questa rappresentazione deve essere preservata, anche a costo di 
distorcere le cause reali delle proprie azioni. 

Quando un comportamento entra in tensione con l’immagine che un individuo ha di sé, la razionalizzazione 
interviene come dispositivo di compensazione. Rende il comportamento compatibile con l’identità, anche se il 
prezzo è una perdita di aderenza alla realtà causale. 

In questo senso, la razionalizzazione non protegge solo il comportamento, ma l’idea di sé che lo sostiene. 

Razionalizzazioni morali 

Uno degli ambiti in cui la razionalizzazione è più visibile è quello morale. Le azioni vengono spesso spiegate in 
termini di giusto e sbagliato, dovere e responsabilità, altruismo e principio. 

Queste spiegazioni non sono necessariamente ciniche. Ma raramente coincidono con le cause operative. La 
morale fornisce un vocabolario potente per nobilitare attrazioni e repulsioni che avrebbero scarsa legittimità 
se nominate direttamente. 



  17

   

È così che interessi personali possono essere presentati come principi, paure come prudenza, desideri di 
dominio come senso di responsabilità. La razionalizzazione morale non elimina l’attrazione o la repulsione 
originaria; la riveste. 

Razionalizzazioni collettive 

Le razionalizzazioni non sono solo individuali. Esistono razionalizzazioni collettive, condivise, stabilizzate 
culturalmente. Ideologie, miti fondativi, narrazioni identitarie svolgono la stessa funzione a livello di gruppo. 

Un gruppo non si limita a perseguire i propri interessi; li racconta come necessari, giusti, inevitabili. In questo 
modo, le logiche sottostanti — spesso legate a potere, sicurezza, risorse — vengono schermate da un discorso 
che ne rende l’esistenza socialmente sostenibile. 

Le razionalizzazioni collettive sono particolarmente resistenti, perché non appartengono a un singolo 
individuo, ma a un sistema di appartenenze. Metterle in discussione significa rischiare l’esclusione. 

Razionalizzazione e verità 

A questo punto si potrebbe concludere che la razionalizzazione sia semplicemente falsa, e che la verità consista 
nello smascherarla. Questa conclusione è comprensibile, ma incompleta. 

La razionalizzazione non è l’opposto della verità; è l’opposto della trasparenza causale. Essa produce una 
verità funzionale, adatta alla convivenza sociale, ma inadatta alla comprensione profonda. 

Pretendere che gli esseri umani agiscano senza razionalizzare equivarrebbe a pretendere che rinuncino a uno 
dei principali strumenti di stabilizzazione psichica e sociale di cui dispongono. 

Il ruolo della psicoanalisi 

È in questo contesto che la psicoanalisi ha collocato il proprio intervento. Uno dei suoi obiettivi dichiarati è 
proprio quello di portare alla luce le motivazioni inconsce che le razionalizzazioni tendono a coprire. 

Tuttavia, anche questo progetto incontra dei limiti. Smascherare una razionalizzazione non equivale a 
dissolvere la logica che la sostiene. Spesso, una razionalizzazione smascherata viene semplicemente sostituita 
da un’altra, più sofisticata, più colta, ma non meno funzionale. 

La psicoanalisi può aumentare il grado di consapevolezza, ma non elimina la necessità di razionalizzare. Al 
massimo, ne modifica il contenuto. 

Razionalizzazione come patto sociale implicito 

In molte situazioni, la razionalizzazione non è solo tollerata, ma attesa. I contesti sociali richiedono spiegazioni 
che rispettino certe forme, certi valori, certi limiti di dicibilità. 

Dire la “verità psicologica” di un comportamento può essere non solo inutile, ma pericoloso. La 
razionalizzazione diventa allora un patto implicito: tutti sanno che le spiegazioni non coincidono con le cause 
reali, ma tutti accettano la finzione, perché rende possibile la convivenza. 

In questo senso, la sincerità assoluta non è una virtù sociale, ma una minaccia. 

Quando la razionalizzazione fallisce 

La razionalizzazione funziona finché riesce a mantenere una coerenza minima tra comportamento, identità e 
riconoscimento sociale. Quando questo equilibrio si rompe, emergono forme di disagio: senso di colpa, 
vergogna, ansia, confusione. 



  18

   

Non perché la verità sia improvvisamente emersa, ma perché la narrazione non regge più. Il soggetto si trova 
allora esposto a una contraddizione che non riesce a ricoprire. 

Questi momenti sono spesso interpretati come crisi morali o esistenziali. Possono anche essere letti come crisi 
narrative. 

Comprendere senza moralizzare 

Analizzare la razionalizzazione non significa condannarla. Significa riconoscerne la funzione. La tentazione di 
adottare uno sguardo moralizzante — “gli altri mentono a sé stessi” — è forte, ma sterile. 

Chi osserva da fuori razionalizza a sua volta: razionalizza la propria lucidità, la propria distanza, la propria 
presunta immunità. Anche la critica può diventare una razionalizzazione. 

Comprendere questo meccanismo non offre una posizione di purezza. Offre, al massimo, una posizione meno 
ingenua. 

Verso la verità socialmente accettabile 

Se le razionalizzazioni proteggono le logiche, e le logiche orientano il comportamento, allora la distinzione tra 
verità e menzogna appare insufficiente. Ciò che conta, nella maggior parte dei casi, non è se una spiegazione sia 
vera o falsa, ma se sia socialmente sostenibile. 

Il capitolo successivo esplorerà proprio questa dimensione: il rapporto tra verità psicologica e accettabilità 
sociale, e il modo in cui il contesto stabilisce ciò che può essere detto, e ciò che deve essere taciuto. 



  19

   

5 Verità psicologica e accettabilità sociale 

Se la razionalizzazione rende le motivazioni individuali coerenti, l’accettabilità sociale ne consente la 

circolazione all’interno delle relazioni. Le due dimensioni sono inseparabili. La maggior parte delle spiegazioni 

che gli esseri umani forniscono delle proprie azioni non è orientata alla verità psicologica, ma alla tenuta 

relazionale. 

In ogni contesto sociale esiste una soglia implicita di dicibilità: un confine oltre il quale le motivazioni 
diventano imbarazzanti, pericolose o destabilizzanti. La coscienza individuale impara molto presto a muoversi 
entro questi confini. 

Due tipi di verità 

È utile distinguere, almeno concettualmente, tra due forme di verità: 

• la verità psicologica, cioè l’insieme delle cause effettive — bisogni, paure, desideri, logiche inconsce — 
che orientano un comportamento; 

• la verità sociale, cioè l’insieme delle spiegazioni che possono essere espresse senza compromettere 
l’appartenenza, la reputazione o la sicurezza. 

Queste due verità raramente coincidono. Quando coincidono, è spesso per caso o per eccessiva semplicità della 
situazione. 

La verità sociale non nasce per descrivere fedelmente i processi interni, ma per mantenere una forma di ordine 
simbolico condiviso. 

La funzione regolativa del contesto sociale 

Ogni gruppo umano — famiglia, comunità, istituzione, nazione — stabilisce implicitamente quali motivazioni 
siano legittime e quali no. Alcune attrazioni e repulsioni possono essere dichiarate apertamente; altre devono 
essere mascherate; altre ancora negate perfino a sé stessi. 

Il contesto sociale agisce così come un filtro narrativo: non impedisce ai bisogni di esistere, ma ne regola 
l’espressione. In questo senso, la società non reprime solo i comportamenti, ma soprattutto le spiegazioni. 

Dire perché si è agito in un certo modo è spesso più delicato che agire. 

Il prezzo della sincerità 

La sincerità radicale viene spesso idealizzata come virtù. In realtà, essa comporta costi elevati. Dire la verità 
psicologica può mettere in crisi legami, ruoli, equilibri di potere. 

Un individuo che esplicitasse sistematicamente le proprie attrazioni e repulsioni reali — specialmente quelle 
socialmente sgradevoli — verrebbe rapidamente percepito come inaffidabile, immaturo o pericoloso. 

La società non punisce tanto il desiderio quanto la sua esposizione non mediata. 

Ipocrisia come competenza sociale 

In questo quadro, l’ipocrisia appare sotto una luce diversa. Lungi dall’essere solo un vizio morale, può essere 
considerata una competenza sociale appresa. 

Saper dire ciò che va detto, e non ciò che è vero, è una capacità fondamentale per la sopravvivenza nei sistemi 
complessi. L’ipocrita non è colui che ignora la verità, ma colui che conosce i limiti della sua esprimibilità. 



  20

   

Naturalmente, questa competenza ha un costo interno: una distanza crescente tra vissuto e discorso. Ma è 
spesso il prezzo da pagare per restare inclusi. 

Verità, potere e gerarchia 

La possibilità di dire la verità non è distribuita equamente. Essa dipende dalla posizione occupata all’interno di 
una gerarchia. Chi detiene potere può permettersi un grado maggiore di sincerità; chi ne è privo deve essere 
più cauto. 

In molti contesti, la verità psicologica diventa dicibile solo quando non produce conseguenze. Questo spiega 
perché alcune “verità” vengano ammesse solo retroattivamente, quando non possono più modificare i rapporti 
di forza. 

La verità non è solo una questione epistemica, ma una questione politica. 

La moralizzazione come dispositivo di controllo 

Uno dei principali strumenti con cui la società regola la dicibilità è la moralizzazione. Attribuire un valore 
morale a certi desideri o motivazioni permette di scoraggiarne l’espressione senza doverle analizzare. 

In questo modo, la questione non è più “perché accade?”, ma “è giusto o sbagliato?”. La moralizzazione 
semplifica, polarizza, chiude il discorso. 

Essa non elimina le attrazioni e le repulsioni indesiderabili, ma le rende clandestine. 

Il mito dell’autenticità 

Nelle società contemporanee si parla molto di autenticità. Si invita l’individuo a “essere sé stesso”, a “dire ciò 
che sente”, a “non mentire”. 

Questa retorica ignora un fatto strutturale: non esiste un sé completamente dicibile. Ogni identità è il risultato 
di compromessi tra ciò che si prova, ciò che si può fare, e ciò che si può dire. 

L’autenticità totale non è una condizione umana, ma un ideale astratto, spesso utilizzato come nuovo criterio 
di giudizio. 

Quando la verità emerge 

Esistono momenti in cui la verità psicologica affiora: crisi, conflitti, fallimenti, rotture. In queste situazioni, le 
razionalizzazioni perdono efficacia, e ciò che era taciuto diventa improvvisamente visibile. 

Ma anche allora, la verità non emerge mai in forma pura. Viene reinterpretata, narrata, riformulata. La società 
non accoglie la verità; la riconverte. 

Comprendere senza rivelare 

Una delle tesi implicite di questo opuscolo è che comprendere non obbliga a rivelare. È possibile riconoscere le 
proprie attrazioni e repulsioni senza esporle indiscriminatamente. 

La lucidità non coincide con la confessione. Anzi, spesso la confessione è una nuova forma di razionalizzazione, 
socialmente premiata. 

La comprensione profonda opera in un territorio meno visibile, meno spettacolare, ma più stabile. 



  21

   

Il rischio della lucidità 

Riconoscere il divario tra verità psicologica e accettabilità sociale comporta un rischio: quello di sentirsi 
strutturalmente fuori posto, o moralmente compromessi. 

Questo rischio è reale. Ma ignorarlo non lo elimina. La maggior parte delle tensioni interiori nasce proprio dal 
tentativo di negare l’esistenza di questo divario. 

Il capitolo successivo affronterà una conseguenza diretta di quanto detto finora: il ruolo centrale 
dell’inclusione e dell’esclusione sociale come potenti forze di attrazione e repulsione, capaci di orientare 
comportamenti, identità e discorsi. 



  22

   

6 Inclusione, esclusione e appartenenza 

Tra tutte le forme di attrazione e repulsione che orientano il comportamento umano, poche sono potenti 
quanto quelle legate all’appartenenza. Essere inclusi o esclusi da un gruppo non è un fatto secondario o 
derivato: è una condizione che incide direttamente sulla sopravvivenza, sull’identità e sulla percezione di sé. 

L’essere umano è un animale sociale non per vocazione morale, ma per necessità strutturale. 

L’appartenenza come bisogno primario 

L’appartenenza precede molte scelte consapevoli. Prima ancora di chiedersi cosa sia vero o giusto, l’individuo 
valuta — spesso inconsciamente — se una certa posizione aumenti o riduca le proprie possibilità di essere 
accettato. 

Questo bisogno non è solo culturale. Ha radici evolutive: per gran parte della storia umana, l’esclusione dal 
gruppo ha significato esposizione al pericolo, privazione di risorse, morte probabile. 

Le attrazioni e repulsioni sociali ereditano questa urgenza arcaica. 

Inclusione come ricompensa, esclusione come punizione 

Nel funzionamento concreto delle comunità, l’inclusione opera come una ricompensa, l’esclusione come una 
punizione. Entrambe agiscono anche in assenza di sanzioni formali. 

Un gesto di approvazione, un invito, un riconoscimento pubblico rafforzano comportamenti; il silenzio, 
l’indifferenza, la marginalizzazione li indeboliscono. 

Questo sistema è tanto più efficace quanto meno è esplicito. Le comunità più sofisticate raramente dichiarano 
chi è dentro e chi è fuori; lo fanno sentire. 

Appartenenza e conformità 

L’appartenenza richiede conformità. Non necessariamente totale, ma sufficiente. Ogni gruppo tollera una certa 
deviazione, purché non metta in discussione i presupposti fondamentali. 

Il problema non è tanto ciò che si fa, quanto ciò che si mette in discussione. Le attrazioni e repulsioni più forti 
non si dirigono verso i comportamenti eccentrici, ma verso quelli che minacciano la narrazione condivisa. 

La conformità non è sempre imposta; spesso è anticipata. L’individuo impara a desiderare ciò che lo mantiene 
incluso. 

Appartenenza e identità 

Con il tempo, l’appartenenza smette di essere percepita come un vincolo esterno e diventa identità. Ciò che 
inizialmente era un adattamento si cristallizza in un “io sono fatto così”. 

Questo processo è uno dei più potenti dispositivi di stabilizzazione sociale. Le logiche di attrazione e 
repulsione vengono interiorizzate, e l’individuo difende spontaneamente ciò che lo tiene dentro. 

In questo senso, l’identità non è solo espressione di sé, ma memoria delle condizioni che hanno reso possibile 
l’inclusione. 



  23

   

Esclusione simbolica 

Non tutte le esclusioni sono materiali. Molte sono simboliche: perdita di credibilità, ridicolizzazione, 
delegittimazione morale o intellettuale. 

Queste forme di esclusione sono particolarmente efficaci perché non interrompono formalmente 
l’appartenenza, ma la svuotano. L’individuo resta “dentro”, ma senza voce. 

La paura di questa condizione orienta fortemente il discorso pubblico e privato. 

Appartenenze multiple e conflitto 

Gli individui appartengono simultaneamente a più gruppi: familiari, professionali, culturali, ideologici. Queste 
appartenenze non sono sempre compatibili. 

Quando le logiche di inclusione di un gruppo entrano in conflitto con quelle di un altro, l’individuo è costretto a 
negoziare. Questa negoziazione non avviene solo a livello di comportamento, ma soprattutto a livello di 
narrazione. 

Si dice una cosa in un contesto e un’altra in un altro, non per incoerenza morale, ma per sopravvivenza 
relazionale. 

L’esclusione come rivelazione 

Paradossalmente, è spesso l’esclusione a rendere visibili le logiche che regolano un gruppo. Finché si è inclusi, 
le regole appaiono naturali; quando si viene esclusi, appaiono arbitrarie. 

L’escluso vede ciò che l’incluso non ha interesse a vedere. Ma questa visione ha un costo: perdita di protezione, 
di riconoscimento, di senso. 

Non a caso, molte critiche radicali nascono ai margini. 

Appartenenza e verità 

La relazione tra appartenenza e verità è strutturalmente conflittuale. Dire ciò che è vero, o ciò che si ritiene 
tale, può mettere a rischio l’inclusione. Tacere o adattare il discorso può proteggerla. 

In questo quadro, la verità non è un valore assoluto, ma una variabile da gestire. Gli individui imparano presto 
che alcune verità possono essere pensate ma non dette; altre dette ma non pensate. 

La paura dell’esclusione 

Molti comportamenti apparentemente irrazionali — silenzi, adesioni forzate, improvvisi cambi di posizione — 
diventano comprensibili se letti alla luce della paura dell’esclusione. 

Questa paura non è sempre consapevole. Spesso si manifesta come disagio vago, come evitamento, come 
bisogno di approvazione. 

È una repulsione potente, perché minaccia non solo il benessere, ma la continuità dell’identità. 

Comprendere l’appartenenza senza idealizzarla 

L’appartenenza viene spesso idealizzata come solidarietà, comunità, calore umano. Tutto questo può essere 
vero. Ma è solo una parte del quadro. 



  24

   

L’appartenenza è anche controllo, limitazione, selezione. Comprenderla significa rinunciare a una visione 
romantica e accettarne la natura ambivalente. 

Il capitolo successivo affronterà una delle forme più strutturate e pervasive di appartenenza: la gerarchia, e il 
modo in cui rapporti di dominazione e sottomissione diventano oggetti di attrazione e repulsione, spesso in 
modo non dichiarato. 



  25

   

7 Gerarchia, potere, e dominazione accettata 

Se l’appartenenza costituisce un bisogno fondamentale, la gerarchia ne rappresenta la forma più sofisticata e 
vincolante. Ogni gruppo umano complesso organizza i propri membri secondo rapporti di influenza, rispetto, 
autorità. Questi rapporti non sono incidentali: condizionano attrazioni, repulsioni, comportamenti e 
narrazioni. 

La gerarchia non è solo un ordine esterno; è anche una struttura interna che plasma desideri e avversioni. 

La gerarchia come dispositivo di ordine sociale 

La gerarchia riduce l’incertezza. In ogni contesto sociale complesso, le risorse sono limitate, i compiti 
differenziati e le regole implicite. La gerarchia fornisce coordinate: chi prende decisioni, chi risponde, chi 
sostiene, chi osserva. 

Questo sistema orienta attrazioni e repulsioni in modo sottile: tendiamo ad avvicinarci a chi detiene potere, a 
evitare chi può escluderci, a rispettare chi garantisce protezione o accesso a risorse. 

Dominazione accettata 

La dominazione non è percepita come coercizione quando è accettata. Gli individui interiorizzano le regole e i 
ruoli, e la gerarchia diventa parte della logica che guida l’attrazione e la repulsione. Si rispettano figure di 
autorità, si desidera essere riconosciuti da loro, e si evita di contraddirle, non tanto per paura della punizione 
diretta, quanto per mantenere l’inclusione e la sicurezza simbolica. 

In questo senso, la gerarchia produce consenso non solo esterno, ma interno: i subordinati finiscono per voler 
essere subordinati, almeno parzialmente. 

Attrazione verso il potere, repulsione verso la debolezza 

La gerarchia plasma le emozioni sociali fondamentali. Il potere attrae: chi lo detiene diventa oggetto di 
ammirazione, desiderio di approvazione, imitazione. La debolezza o la marginalità respingono: chi ne è 
percepito portatore diventa oggetto di indifferenza, disprezzo o evitamento. 

Queste emozioni non sono semplici giudizi razionali; sono logiche operative che orientano la partecipazione 
sociale. 

Gerarchia e identità individuale 

Essere parte di una gerarchia significa definire sé stessi in rapporto a essa. L’identità non è neutra: si 
costruisce attorno al ruolo, al riconoscimento, all’influenza. L’individuo interiorizza la posizione che occupa, e 
le attrazioni e repulsioni si modulano di conseguenza. 

Chi sale nella gerarchia tende a identificarsi con il potere, chi rimane in basso tende a identificarsi con la 
sopravvivenza e l’adattamento. In entrambi i casi, le logiche interne di attrazione e repulsione si rinforzano. 

Conflitti e negoziazioni interne 

La gerarchia non è immobile. Rapporti di forza, riconoscimenti simbolici, desideri individuali e collettivi 
producono conflitti continui. Anche chi accetta il proprio ruolo può cercare opportunità di scalata, influenza o 
visibilità. 

Questi conflitti non sono solo comportamentali, ma anche narrativi: le spiegazioni, le razionalizzazioni e le 
strategie di comunicazione vengono continuamente adattate per sostenere o modificare la propria posizione. 



  26

   

Gerarchia implicita vs gerarchia esplicita 

Alcune gerarchie sono visibili: titoli, ruoli, regole formali. Altre sono implicite: prestigio, influenza, carisma. 
Entrambe orientano attrazioni e repulsioni in modo potente. La gerarchia implicita è spesso più pervasiva, 
perché agisce sotto il livello della coscienza, modellando desideri e paure senza apparire come imposizione. 

L’influenza del gruppo sulla logica individuale 

La gerarchia rafforza le logiche interne. Le attrazioni e repulsioni che favoriscono il successo all’interno di un 
gruppo vengono premiate, quelle che lo ostacolano represse. Con il tempo, ciò produce una coerenza 
adattativa: l’individuo non agisce “liberamente”, ma secondo schemi già validati dal gruppo. 

Potere e razionalizzazioni 

All’interno di una gerarchia, la razionalizzazione assume una funzione difensiva e strategica. Non si tratta solo 
di giustificare le proprie azioni a sé stessi, ma di adattarle a ciò che è dicibile e accettabile socialmente. Le 
spiegazioni diventano strumenti per navigare la struttura di potere: per salire, per non cadere, per non essere 
esclusi. 

Il piacere della posizione 

La gerarchia produce anche piacere, oltre che obblighi e restrizioni. La posizione sociale, il riconoscimento, il 
controllo, l’accesso a risorse simboliche e materiali creano attrazioni potenti. La gerarchia non è solo vincolo, 
ma anche gratificazione: chi la comprende, spesso la desidera, almeno in parte. 

Comprendere la gerarchia senza idealizzarla 

Studiare la gerarchia non significa approvarla né condannarla. Significa riconoscere che essa struttura 
comportamenti, emozioni e narrazioni. Comprendere la dominazione accettata permette di leggere molti 
fenomeni apparentemente irrazionali: le alleanze, le competizioni, i silenzi, i compromessi. 

Il capitolo successivo approfondirà l’equilibrio tra attrazione e repulsione nella vita sociale, mostrando come le 
logiche individuali e le strutture gerarchiche interagiscano per produrre coerenza e conflitto, integrazione e 
esclusione. 



  27

   

8 Equilibrio sociale: attrazione, repulsione e 

coesione 

Fino a questo punto, abbiamo analizzato bisogni, logiche inconsce, razionalizzazioni, appartenenza e gerarchie. 
Tutti questi elementi operano simultaneamente, producendo comportamenti individuali e dinamiche 
collettive. Il risultato è un sistema complesso di attrazioni e repulsioni, continuamente negoziato e rinegoziato. 
Questo sistema è ciò che chiamiamo equilibrio sociale. 

L’equilibrio sociale non è statico. È un processo dinamico, in cui le tensioni tra desiderio di inclusione, paura 
dell’esclusione, aspirazioni di potere e necessità di adattamento creano uno stato di stabilità relativa. 

Attrazione e repulsione come strumenti di coesione 

In ogni gruppo, le forze di attrazione e repulsione operano come leganti e separatori: 

• Attrazioni: legano i membri, favoriscono cooperazione, alleanze e identificazioni comuni. Queste 
attrazioni possono essere emotive, simboliche o materiali, e creano un senso di continuità e 
prevedibilità. 

• Repulsioni: distinguono, separano e regolano comportamenti. Esse indicano ciò che è inaccettabile, 
pericoloso o marginale, stabilendo confini morali, culturali o funzionali. 

Il bilanciamento di attrazione e repulsione produce un ordine sociale percepito come stabile, anche se spesso 
fragile. 

L’equilibrio tra individuale e collettivo 

Ogni individuo porta con sé le proprie logiche di attrazione e repulsione. Quando queste logiche coincidono 
con le regole del gruppo, l’inclusione è facile e gratificante. Quando divergono, emergono tensioni. 

Il comportamento risultante non è mai puro: è un compromesso tra il desiderio individuale e le aspettative 
sociali. Questo compromesso forma la base di ciò che possiamo chiamare coesione sociale operativa. 

Ruoli e differenziazione 

L’equilibrio sociale si struttura attraverso ruoli differenziati: leader, mediatori, osservatori, subordinati. Ogni 
ruolo ha attrazioni e repulsioni specifiche associate: 

• Chi aspira al potere prova attrazioni verso le risorse simboliche e repulsioni verso la marginalità. 
• Chi evita il conflitto prova attrazioni verso sicurezza e stabilità, repulsioni verso l’esposizione o il 

rischio. 
• Chi media prova attrazioni verso consenso e armonia, repulsioni verso polarizzazione e esclusione. 

Questi ruoli non sono fissi, ma tendono a stabilizzarsi grazie alle logiche interne e alla struttura gerarchica del 
gruppo. 

I meccanismi di compensazione 

Quando attrazioni e repulsioni entrano in conflitto, il sistema sociale sviluppa meccanismi di compensazione: 

• Rituali: comportamenti simbolici che rafforzano coesione e appartenenza. 
• Narrative condivise: storie, miti, regole implicite che giustificano ruoli e differenze. 
• Sanzioni e premi sociali: rafforzano logiche coerenti e scoraggiano comportamenti devianti. 

Questi meccanismi non eliminano le tensioni, ma le rendono gestibili, trasformando conflitti potenziali in 
stabilità apparente. 



  28

   

L’equilibrio come processo instabile 

L’equilibrio sociale è sempre instabile e contingente. Eventi esterni, cambiamenti nei bisogni individuali o nelle 
gerarchie interne possono produrre spostamenti significativi. Tuttavia, la rete di attrazioni e repulsioni tende a 
riequilibrarsi, perché ogni individuo ha interesse a minimizzare l’esclusione e massimizzare l’inclusione. 

In altre parole, la dinamica tra attrazione e repulsione genera un ordine auto-regolato, mai perfetto ma 
sorprendentemente resiliente. 

Il ruolo delle emozioni 

Le emozioni sono il mezzo principale con cui attrazioni e repulsioni operano. Non sono solo reazioni 
immediate: funzionano come segnali, rinforzi e deterrenti. Paura, ammirazione, desiderio, gelosia e rispetto 
sono strumenti che modellano continuamente l’equilibrio sociale, creando pattern prevedibili e differenze 
significative tra contesti. 

Logiche individuali vs logiche collettive 

Le logiche individuali si confrontano costantemente con logiche collettive. Il successo sociale dipende dalla 
capacità di allineare le proprie attrazioni e repulsioni con quelle del gruppo, senza però perdere del tutto 
coerenza interna. 

Chi riesce a leggere correttamente le logiche collettive può navigare tra ruoli e gerarchie con efficacia; chi non 
ci riesce rischia l’esclusione o la marginalità. 

Attrazione, repulsione e cambiamento sociale 

L’equilibrio sociale non è immobile: cambiamenti culturali, innovazioni, crisi o rivoluzioni emergono quando le 
logiche collettive vengono modificate, spesso attraverso la spinta di individui o gruppi che sfidano attrazioni e 
repulsioni consolidate. 

Il cambiamento sociale è quindi sempre il risultato di tensioni tra bisogni individuali e norme collettive, tra 
desiderio di appartenenza e necessità di distinzione. 

Comprendere l’equilibrio senza idealizzarlo 

L’equilibrio sociale non va idealizzato come armonia o giustizia. È un sistema funzionale, che permette la 
convivenza e minimizza il rischio per ciascun individuo. Comprenderlo significa riconoscere le logiche che lo 
sostengono, le tensioni che lo minacciano, e i compromessi quotidiani che lo mantengono. 

Dal comportamento all’analisi sociale 

Integrando attrazioni, repulsioni, logiche, razionalizzazioni, appartenenza e gerarchia, possiamo leggere la 
società come un insieme di processi dinamici, in cui il comportamento umano non è mai casuale, ma sempre 
orientato da motivazioni profonde, spesso invisibili e difficilmente dicibili. 

Il capitolo successivo approfondirà il ruolo dei simboli e dei beni condivisi come strumenti che rafforzano o 
modificano l’equilibrio sociale, collegando dinamiche psicologiche e strutture collettive. 



  29

   

9 Simboli, beni e dinamiche di scambio 

Se il Capitolo 8 ha mostrato come attrazioni e repulsioni creino equilibrio sociale, il presente capitolo esplora i 
mezzi concreti e simbolici attraverso cui questo equilibrio si manifesta e si negozia. In particolare, ci 
concentreremo su simboli, beni materiali e immateriali, e sulle dinamiche di scambio che li collegano ai bisogni 
e alle logiche di attrazione e repulsione. 

I beni come strumenti di attrazione 

I beni non sono semplicemente oggetti di possesso. Essi sono segnali sociali, veicoli di riconoscimento, 
strumenti di inclusione. La loro distribuzione e il loro possesso influenzano direttamente attrazioni e 
repulsioni: 

• Un bene raro o prezioso genera attrazione e desiderio. 
• Un bene negato o denigrato genera repulsione, esclusione o frustrazione. 

Non importa se il bene abbia valore oggettivo: ciò che conta è la percezione sociale, cioè il modo in cui il 
possesso o la mancanza viene interpretata dai membri del gruppo. 

Simboli e significati condivisi 

Oltre ai beni materiali, i simboli — parole, gesti, titoli, comportamenti riconosciuti — regolano l’ordine sociale. 
Essi codificano norme, ruoli e gerarchie, permettendo la trasmissione rapida di informazioni su chi è incluso, 
chi è escluso, chi è rispettato o ignorato. 

I simboli rendono visibili ciò che altrimenti resterebbe implicito: la posizione sociale, il prestigio, l’accesso alle 
risorse. Essi sono strumenti potenti perché agiscono a livello psicologico e sociale contemporaneamente. 

Scambio e reciprocità 

Attrazioni e repulsioni si consolidano attraverso lo scambio. Dare e ricevere beni, favori, attenzioni o 
riconoscimenti produce legami, crea debiti impliciti e rafforza l’appartenenza. 

Lo scambio non è mai neutrale: esso orienta il comportamento futuro, stabilisce priorità e produce logiche 
implicite di reciprocità. Chi non rispetta queste regole rischia repulsione, esclusione o marginalizzazione. 

Beni materiali e immateriali 

La dinamica dello scambio riguarda sia beni materiali (denaro, cibo, oggetti) sia immateriali (informazioni, 
competenze, supporto, prestigio). Entrambi hanno valore sociale, e spesso il valore immateriale supera quello 
materiale in termini di inclusione e attrazione. 

La scarsità relativa, la desiderabilità e la simbolicità determinano quali beni producono maggiore attrazione e 
quali generano repulsione se negati. 

Il ruolo delle norme 

Norme implicite e regole condivise stabiliscono chi può dare e chi può ricevere, quali scambi sono appropriati 
e quali vietati. Le norme trasformano il semplice possesso o il semplice gesto in segnale sociale, amplificando il 
peso delle attrazioni e repulsioni collegate. 

Le norme creano prevedibilità: il gruppo sa chi merita riconoscimento e chi no, chi può aspirare a certe risorse 
e chi deve limitarsi. Chi infrange le norme subisce repulsione, punizioni simboliche o esclusione. 



  30

   

Le dinamiche di prestigio 

Prestigio, reputazione e riconoscimento sono beni immateriali centrali. Essi orientano fortemente attrazioni e 
repulsioni: i membri del gruppo cercano di avvicinarsi a chi possiede prestigio e di evitare chi ne è privo. 

Il prestigio non è semplicemente meritocratico: è percepito, negoziato e attribuito in base a logiche di gruppo, 
talvolta indipendenti dai risultati oggettivi. 

Conflitti e competizione 

La competizione per beni e simboli genera tensioni tra attrazione e repulsione: desiderio di accesso e paura di 
esclusione coesistono. L’equilibrio sociale si regola anche attraverso questa competizione, che agisce come 
meccanismo di selezione e consolidamento delle gerarchie. 

Il conflitto non è necessariamente negativo; è parte integrante della dinamica di scambio e della regolazione 
sociale. 

La dimensione etica e simbolica 

I beni e i simboli non hanno solo valore pratico. La loro distribuzione comunica eticità, valore morale e norme 
sociali. Dare o negare un bene produce attrazione o repulsione anche in base alla valutazione morale del gesto, 
non solo al suo valore materiale. 

Così, le logiche individuali e le strutture sociali si intrecciano: le attrazioni e repulsioni personali devono 
mediare tra bisogni, norme e valori condivisi. 

Il feedback tra individuo e società 

Gli scambi, i beni e i simboli non agiscono solo dall’esterno verso l’individuo. Essi producono feedback sulle 
logiche interne: rafforzano certe attrazioni e repulsioni, ne indeboliscono altre, modellano identità e 
comportamenti futuri. 

In questo senso, ogni interazione è sia espressione di una logica individuale sia produzione di effetti sul 
sistema sociale. 

Comprendere le dinamiche di scambio 

Analizzare simboli, beni e scambi permette di leggere la società come un sistema di attrazioni e repulsioni 
stratificate: tra individuo e gruppo, tra desideri e norme, tra potere e subordinazione. 

Questa chiave di analisi aiuta a comprendere perché certe pratiche persistono, perché alcune persone sono 
privilegiate, e perché la stabilità sociale emerge da processi che sono allo stesso tempo psicologici, simbolici e 
materiali. 

Il capitolo successivo affronterà il tema del conflitto e della negoziazione sociale, mostrando come attrazioni, 
repulsioni, gerarchie e scambi generino dinamiche di tensione e adattamento continuo. 



  31

   

10 Conflitto e negoziazione sociale 

Se i capitoli precedenti hanno mostrato come attrazioni, repulsioni, gerarchie e scambi producano equilibrio 
sociale, questo capitolo esplora il lato instabile e creativo della convivenza: il conflitto e la negoziazione. 

L’equilibrio non è mai perfetto; tensioni, divergenze e contrasti emergono continuamente, costringendo 
individui e gruppi a negoziare ruoli, risorse e significati. 

La natura inevitabile del conflitto 

Il conflitto non è un errore sociale, né una deviazione dal buon ordine. È il risultato naturale di logiche 
individuali che entrano in tensione con logiche di altri individui e logiche collettive. 

• I bisogni personali possono divergere dagli interessi altrui e del gruppo. 
• Le aspirazioni di riconoscimento e potere possono sovrapporsi. 
• Le percezioni di equità e giustizia possono variare ampiamente. 

Il conflitto è quindi strutturale, non contingente. Comprenderlo significa accettarlo come componente 
ordinaria della vita sociale. 

Tipi di conflitto 

Possiamo distinguere diversi livelli di conflitto: 

• Conflitto materiale: competizione per risorse tangibili (beni, posizioni, strumenti). 
• Conflitto simbolico: lotta per prestigio, riconoscimento, valori o narrazioni condivise. 
• Conflitto relazionale: tensioni derivanti da rapporti personali, emozioni e percezioni di esclusione. 

Tutti questi conflitti si intrecciano, generando dinamiche complesse in cui attrazioni e repulsioni guidano 
comportamenti, alleanze e resistenze. 

La negoziazione come meccanismo di equilibrio 

La negoziazione è il principale strumento per risolvere o modulare il conflitto. Essa non mira necessariamente 
alla verità o alla giustizia, ma a gestire le tensioni in modo da preservare coesione, inclusione e vantaggi 
reciproci. 

Attraverso la negoziazione, gli individui trasformano le repulsioni in limiti accettabili e le attrazioni in incentivi 
condivisi, producendo compromessi funzionali. 

Strategia, simbolo e rappresentazione 

La negoziazione non avviene solo tramite accordi espliciti. I simboli, i gesti, le storie e le interpretazioni 
agiscono come strumenti di persuasione e controllo. 

Chi gestisce meglio i simboli può indirizzare attrazioni e repulsioni, manipolare percezioni e orientare le 
dinamiche di potere senza coercizione diretta. 

Il ruolo della gerarchia 

La gerarchia modula conflitto e negoziazione: 

• I livelli superiori possono mediare, autorizzare o limitare scambi. 
• I subordinati imparano a negoziare entro margini definiti, evitando scontri frontali rischiosi. 



  32

   

• L’equilibrio gerarchico funge da cerniera tra individuale e collettivo, mantenendo stabile l’ordine pur 
consentendo adattamenti. 

Conflitto e innovazione 

Il conflitto non è solo fonte di tensione, ma anche di cambiamento. Le attrazioni e repulsioni che sfidano lo 
status quo stimolano nuove alleanze, ristrutturano gerarchie e ridefiniscono scambi. 

In questo senso, conflitto e negoziazione sono motori dell’evoluzione sociale, permettendo al sistema di 
adattarsi senza collassare. 

Limiti e costi della negoziazione 

La negoziazione ha limiti: non tutte le tensioni possono essere risolte, e non tutte le parti ottengono ciò che 
desiderano. Alcuni conflitti persistono come linee di frattura invisibili, che condizionano futuri comportamenti 
e percezioni. 

Inoltre, la negoziazione richiede energie cognitive, emotive e simboliche: il mantenimento dell’equilibrio 
sociale è costoso, e parte di questi costi ricade sugli individui. 

Attrazioni e repulsioni come strumenti di negoziazione 

Le logiche di attrazione e repulsione giocano un ruolo centrale nella negoziazione: 

• Le attrazioni possono essere usate come incentivi per ottenere consenso o collaborazione. 
• Le repulsioni possono essere usate come deterrenti, imponendo limiti e condizionando 

comportamenti. 

In questo senso, la negoziazione sociale è sempre un gioco di forze emotive e simboliche, non solo di ragioni 
logiche o interessi materiali. 

Comprendere il conflitto senza moralizzare 

Il conflitto non deve essere interpretato come bene o male. È un fenomeno neutro, funzionale alla coesione, al 
cambiamento e all’adattamento. Comprendere le sue dinamiche permette di osservare la società con lucidità, 
senza ricorrere a semplificazioni morali o giudizi superficiali. 

Verso una visione integrata 

Conflitto e negoziazione mostrano come attrazioni, repulsioni, gerarchie, scambi e simboli si intreccino 
continuamente. Ogni individuo, con i propri bisogni, logiche e razionalizzazioni, contribuisce a un sistema 
dinamico di stabilità e cambiamento. 

Il passo successivo sarà trarre riflessioni generali e conclusioni, integrando tutti i capitoli in una visione 
coerente del comportamento umano, per dire in sintesi come attrazioni e repulsioni modellano il pensiero, le 
emozioni, i rapporti sociali e la società stessa. 



  33

   

Conclusioni e riflessioni finali 

Attraverso i capitoli precedenti, abbiamo esplorato un principio fondamentale: le attrazioni e le repulsioni 
sono il motore del comportamento umano. Esse emergono dai bisogni, si strutturano in logiche inconsce, 
vengono razionalizzate e si modulano attraverso appartenenze, gerarchie, simboli e scambi. 

Il percorso di questo opuscolo ha mostrato come questi elementi, apparentemente individuali, siano 
intrinsecamente sociali. Nessuna attrazione o repulsione esiste isolata: la loro espressione e il loro significato 
dipendono costantemente dai contesti, dalle gerarchie e dalle norme condivise. 

Il filo conduttore: il bisogno e la logica interna 

Alla base di ogni comportamento ci sono i bisogni, istintivi o appresi, che danno forma alle attrazioni e 
repulsioni. Le logiche interne che ne derivano sono per lo più inconsce, ma determinano ciò che cerchiamo e 
ciò che evitiamo, guidando le scelte, le emozioni e le relazioni. 

Il primo passo per comprendere l’essere umano è riconoscere queste motivazioni profonde, 
indipendentemente dalle spiegazioni razionali o socialmente accettabili. 

Razionalizzazioni e verità sociale 

Noi umani cerchiamo di giustificare le nostre azioni, adattando la loro descrizione a ciò che è dicibile e 
accettabile socialmente. Le razionalizzazioni mascherano la verità psicologica, mentre la verità sociale regola 
l’inclusione, il prestigio e la reputazione. 

Comprendere questo meccanismo permette di leggere comportamenti apparentemente contraddittori senza 
cadere in giudizi morali semplicistici. 

Appartenenza e gerarchia 

Il bisogno di appartenenza e le strutture gerarchiche plasmano profondamente attrazioni e repulsioni. 
L’inclusione genera piacere, la marginalità produce repulsione e paura. La gerarchia struttura i 
comportamenti, stabilisce ruoli e funzioni, e ruota attorno a dinamiche di potere accettate, creando ordine ma 
anche tensioni interne. 

Le relazioni sociali non sono mai neutre: sono campi di forza in cui i desideri individuali si confrontano con 
regole, simboli e norme collettive. 

Simboli, beni e dinamiche di scambio 

I beni materiali e immateriali, i simboli e le pratiche di scambio sono strumenti attraverso cui le attrazioni e 
repulsioni si concretizzano nella società. Essi veicolano prestigio, riconoscimento e risorse, orientano 
comportamenti, consolidano gerarchie e mediazioni, e producono coesione o conflitto. 

La comprensione di queste dinamiche permette di leggere la società come un sistema complesso di rapporti 
interdipendenti, in cui i comportamenti individuali e le strutture sociali si influenzano reciprocamente. 

Conflitto e negoziazione 

Il conflitto non è un’anomalia, ma una componente essenziale della vita sociale. È il risultato naturale di logiche 
divergenti tra individui e gruppi. La negoziazione è il meccanismo che permette di gestire queste tensioni, 
trasformando repulsioni in limiti accettabili e attrazioni in incentivi condivisi. 

Attraverso il conflitto e la negoziazione, la società evolve e si adatta, e l’equilibrio sociale diventa dinamico, 
resiliente e mai perfettamente stabile. 



  34

   

Comprendere senza moralizzare 

Il principio guida di questo opuscolo è questo: comprendere le attrazioni e le repulsioni non significa 
approvarle o condannarle. Significa osservare lucidamente e riconoscere le dinamiche che modellano il 
comportamento, e interpretare le azioni all’interno di un sistema complesso di bisogni, norme, simboli e 
relazioni. 

Questa prospettiva permette di leggere la società, i gruppi e gli individui con profondità, senza illusioni né 
idealizzazioni. 

Lucidità e libertà 

Riconoscere i meccanismi di attrazione e repulsione non elimina vincoli o rischi, ma offre una forma di libertà 
consapevole. La libertà non è fare tutto ciò che si desidera, ma sapere perché si desidera, cosa orienta le scelte 
e come navigare tra inclusione, esclusione, gerarchie e simboli senza perdere la coerenza interna. 

Il futuro della comprensione sociale 

Le attrazioni e le repulsioni resteranno sempre al centro della vita umana. La loro analisi non fornisce formule 
semplici, ma strumenti concettuali per interpretare il comportamento umano con profondità, rigore e lucidità. 

Chi comprende queste dinamiche può capire non solo ciò che accade, ma anche perché accade, e anticipare 
come tensioni, scambi e gerarchie evolveranno, senza mai perdere di vista la complessità intrinseca della 
natura sociale dell’essere umano. 

 



  35

   

Appendice: Prompt iniziale per ChatGPT 

Ciò che segue è il testo del mio articolo dal titolo “Attrazioni e repulsioni” pubblicato nel blog “Il mondo visto da 
me” il 29/12/2025. Il giorno seguente ho chiesto a ChatGPT di scrivere un saggio che sviluppi e approfondisca il 
contenuto dell’articolo stesso. Questo opuscolo è il risultato generato da ChatGPT, con alcune mie aggiunte e 
correzioni marginali. 

Suppongo che l'attrazione e la repulsione siano le forze fondamentali che determinano il comportamento di 
ogni essere umano, e forse di ogni essere vivente. 

Ma cosa determina un'attrazione o una repulsione? Suppongo che vi siano logiche predefinite, evolutive, 
variabili e apprendibili codificate nel sistema nervoso, che hanno come risultato attrazioni e repulsioni verso 
particolari forme, oggetti, situazioni, idee, persone, sostanze ecc. 

Cosa determina o influenza la formazione o la modifica delle logiche che determinano le nostre attrazioni e 
repulsioni? Suppongo che tali logiche siano determinate e influenzate dai bisogni. Questi possono essere 
istintuali (cioè codificati nel DNA) e/o appresi interattivamente. 

Se ciò che suppongo è vero, abbiamo la seguente catena causale: 

• bisogni (istintuali e appresi) 
• logiche di attrazione e repulsione 
• attrazioni e repulsioni effettive 
• comportamenti 

Le logiche di cui sopra sono per lo più inconsce e involontarie, tuttavia l'uomo tende a "giustificarle" 
razionalmente, ovvero tende a fornire ragioni, cioè logiche razionali, socialmente accettabili, per cui prova 
certe attrazioni e certe repulsioni. 

In psicoanalisi tali giustificazioni sono chiamate "razionalizzazioni", e sono considerate, per lo più, false 
rispetto ai vetri motivi che hanno contribuito a formare le logiche sottostanti. 

Si potrebbe infatti dire che lo scopo della psicoanalisi sia proprio quello di smascherare le nostre 
razionalizzazioni e scoprire i veri motivi delle nostre attrazioni e repulsioni, che sono spesso politicamente o 
eticamente "scorretti". 

I concetti di attrazione e repulsione sono legati a quelli di piacere e dolore, sia fisici che mentali. Infatti siamo 
normalmente attratti da cose che ci piacciono, o ci promettono piacere, e repulsi da cose che non ci piacciono o 
ci addolorano, oppure ci promettono dolori o sofferenze. 

Si potrebbe dunque dire che l'uomo fa ciò che lo attrae (o che gli piace), e non fa ciò che lo repelle (o che gli 
dispiace). 

Le logiche dell'attrazione e della repulsione possono essere molto complesse, nel senso che una stessa 
situazione può essere attraente e repellente allo stesso tempo, o promettere un piacere o un dolore immediati 
o differiti. 

Tra gli oggetti di attrazione e repulsione più importanti ci sono le ricompense e le punizioni sociali, ovvero la 
maggiore o minore inclusione in una o più comunità, inclusione che si realizza attraverso appartenenze 
comuni, condivisioni di beni materiali o immateriali, scambi materiali o funzionali, e rapporti gerarchici, 
ovvero rapporti di dominazione (totale o parziale) mutualmente accettati. 

Per concludere, ritengo che una chiave efficace per analizzare e comprendere i comportamenti umani sia 
costituita dai concetti di attrazione e di repulsione, purché si diffidi delle razionalizzazioni fornite dagli 
interessati. 

oOo 


